
7

Antiféminismes

Éditorial

Antiféminisme, masculinisme, mouvement des «incels», offensives contre 
le genre, transphobie… les attaques contre les droits et revendications des 
femmes et des minorités de genre sont devenues un sujet brûlant d’actualité. 
Le phénomène n’a pourtant rien de nouveau et la presse européenne s’en fai-
sait déjà l’écho dès les dernières décennies du XIXe siècle. La recherche his-
torique a toutefois mis du temps à s’emparer de cet objet d’étude. En 1991, le 
livre de la journaliste féministe Susan Faludi, Backlash. The Undeclared War 
Against Women, qui analyse l’ampleur de la réaction antiféministe aux États-
Unis durant les années Reagan, montre la nécessité d’étudier le phénomène 
décrit comme un «retour de bâton».1 Dans les espaces francophone et germa-
nophone paraissent alors les premières études qui replacent le phénomène dans 
une perspective historique.2

Trente ans plus tard, c’est à nouveau l’actualité politique qui favorise un re-
gain d’intérêt pour ces questions dans le monde de la recherche. Le travail 
de veille bibliographique mené par nos collègues du Réseau québécois en 
études féministes (RéQEF) révèle en effet une nette augmentation de la pro-
duction dès les années 2000, qui ont connu un vaste déploiement de l’anti-
féminisme sur le web 2.0, et un pic à la suite de la première élection de Do-
nald Trump à la présidence des États-Unis en 2016.3 Face à l’ampleur des 
attaques contre les droits des femmes et des minorités sexuelles et de genre, 
nous ressentons nous aussi le besoin d’analyser, pour mieux les contrer, ces 
mobilisations qui touchent aux droits fondamentaux en termes d’égalité. Dans 
Femmes sous surveillance, paru en 1958, Iris von Roten alertait d’ailleurs 
sur le fait qu’«Il suffit d’un pas en arrière pour raviver une situation dont on 
croyait que le mouvement des femmes était définitivement venu à bout».4 
Ce numéro se veut d’abord une contribution à la recherche historique sur le 
phénomène, qui reste encore peu développée en Suisse. L’enjeu consiste ce-
pendant aussi à défendre notre discipline, puisque l’antiféminisme attaque 
le concept de genre, un outil essentiel en sciences humaines. Or, nombreux 
sont les appels politiques, mais aussi académiques,5 qui délégitiment expli-
citement la recherche portant sur les thèmes liés au genre et, plus largement 



8

traverse 2025/3Antiféminismes

sur des enjeux de justice sociale, qualifiés désormais de «wokistes» par les 
polémistes conservateurs.6

Identifier l’antiféminisme

Si l’antiféminisme désigne au sens strict et littéral l’opposition aux mouve-
ments des femmes, il doit se comprendre plus largement comme une forme 
d’«hostilité à l’émancipation des femmes».7 Ainsi, pour Michèle Perrot, il «ac-
compagne comme son ombre» l’effort de libération des femmes et «s’articule 
au féminisme dont il se voudrait l’antidote et la conjuration».8 En ce sens, 
l’antiféminisme est un contre-mouvement, qui surgit brutalement à la fin du 
XIXe siècle, en réaction à la «première vague» féministe.9

La définition du terme «féminisme» entendue comme une aspiration à l’éman-
cipation avait mis un certain temps à s’imposer: en français, il faut attendre 
que la suffragette Hubertine Auclert se qualifie de féministe en 1882 pour que 
le terme, qui désignait jusque-là une féminisation pathologique des hommes,10 
prenne désormais ce sens.11 L’antiféminisme se laisse quant à lui plus aisé-
ment nommer et ce sont les premières concernées qui identifient comme tel ce 
contre-mouvement. Parmi elles, Jeanne Chauvin, deuxième femme en France 
à obtenir un doctorat en droit (1892), qui se voit en 1897 refuser l’autorisa-
tion d’exercer son métier d’avocate. Elle publie alors cette même année un 
article dans La revue blanche, une revue littéraire et artistique, pour qualifier 
d’antiféministes les positions de ceux qui s’opposent au féminisme, et plus 
particulièrement à l’accès des femmes à toutes les professions.12 Le terme se 
diffuse également au tournant du siècle dans l’espace germanophone. En 1902, 
la féministe allemande Hedwig Dohm publie un ouvrage qui fera date: Die 
Antifeministen. Ein Buch der Verteidigung.13 Bien que son écriture soit extrê-
mement polémique, elle ne la perçoit pas comme une attaque dirigée contre 
les hommes, mais plutôt comme une critique lucide et acérée des idéologies 
antiféministes. Elle souligne qu’il s’agit bien de s’en prendre aux idées et non 
aux personnes.
Ce sont donc les féministes qui en premier nomment le contre-mouvement 
qui s’oppose aux avancées – réelles ou craintes – des droits des femmes, et 
qui le distinguent ainsi de la misogynie en désignant son caractère politique. 
La recherche académique, tant en histoire que dans les autres sciences so-
ciales, a poursuivi cette approche en s’appuyant largement sur la théorie des 
contre-mouvements pour analyser le phénomène. Aujourd’hui, les études sur 
l’antiféminisme forment un véritable sous-champ de la recherche en histoire 
des femmes et des féminismes.14



9

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

Certains travaux historiques relèvent que l’antiféminisme peut se manifester de 
manière préventive.15 Il n’en reste pas moins que l’antiféminisme est une «ca-
tégorie relationnelle»16 qui se développe et doit donc être analysée en fonction 
de l’évolution des mouvements féministes. Ces dynamiques de «backlash and 
response» constituent l’un des plus grands défis de la recherche.17 À cet égard, 
nous pouvons formuler l’hypothèse que le déséquilibre de l’état des connais-
sances sur ce contre-mouvement, essentiellement étudié dans l’espace occiden-
tal,18 reflète le manque de plasticité du concept de féminisme, dont l’usage a 
longtemps résisté, voire résiste encore, à qualifier les pratiques pourtant réelles 
des mouvements des femmes dans les espaces (post-)coloniaux.19

Par ailleurs, de même qu’il n’existe pas un féminisme, l’antiféminisme peut 
revêtir lui aussi des formes multiples. Il est, à l’instar des autres mouvements 
sociaux, constitué de différentes tendances plus ou moins radicales, et plus 
ou moins liées les unes aux autres,20 constitutives d’une «nébuleuse antifémi-
niste».21 Ainsi, il est désormais courant de parler d’antiféminismes au pluriel 
pour souligner la grande hétérogénéité de ce contre-mouvement,22 à l’instar du 
titre que nous avons choisi pour le présent numéro. L’antiféminisme n’en re-
présente pas moins un phénomène à part entière, qui se distingue de la misogy-
nie, qui désigne la haine et le mépris à l’égard des femmes, ou du sexisme, en-
tendu comme une attitude discriminatoire envers le sexe opposé.23 Le sexisme, 
mais aussi la misogynie, sont toutefois consubstantiels à l’antiféminisme. Ils 
ont pour socle commun un système de pensée qui organise la société selon une 
ligne de partage entre un féminin et un masculin essentialisés, dont les rôles 
sont perçus comme distincts et complémentaires, dans un système fondamen-
talement patriarcal. Le féminisme représente ainsi une menace, puisqu’il remet 
en question cette catégorisation binaire et la hiérarchie sexuelle qui en découle.
L’antiféminisme repose par ailleurs sur un ensemble de théories et de répertoires 
d’actions.24 Ses tactiques sont extrêmement variées, et peuvent s’exprimer à 
différents niveaux, qu’il s’agisse de la sphère de l’intime,25 du milieu étatique26 
ou juridique – un domaine dans lequel interviennent souvent les groupes de 
pères divorcés, comme le montre l’ouvrage d’Édouard Leport recensé dans ce 
numéro.27 De l’usage de caricatures28 ou de mèmes sur internet29 aux attentats, 
comme celui contre les étudiantes de Polytechnique à Montréal en 1989,30 en 
passant par le recours aux tribunaux31 ou les raids en ligne contre des fémi-
nistes,32 les antiféministes ont montré au fil du temps leur capacité à s’adapter 
à de multiples terrains pour contrer les mouvements féministes.
La recherche a également identifié une autre grande tendance antiféministe, 
qui s’exprime avec le masculinisme, c’est-à-dire la défense des droits des 
hommes face à une société perçue comme féministe. S’il connait aujourd’hui 
un nouvel essor, favorisé par la caisse de résonance que lui offre le web 2.0,33 



10

traverse 2025/3Antiféminismes

il s’inscrit pourtant lui aussi dans un temps long, puisqu’il apparait dès la fin 
du XIXe siècle.34 S’appuyant sur un discours de «crise de la masculinité»,35 qui 
postule que les hommes souffrent à cause des avancées des droits des femmes, 
les masculinistes prônent la domination patriarcale avec une vision extrêmement 
essentialisante des rôles de genre.36 Bien que le terme soit construit en miroir 
à celui de féminisme, il serait erroné d’y voir son pendant: contrairement aux 
féministes, les masculinistes ne visent pas l’égalité et la justice sociales, mais 
cherchent plutôt à maintenir les privilèges masculins.37

La grande plasticité des différentes formes d’antiféminisme rend parfois leur 
identification difficile, d’autant plus qu’elles s’appuient sur un ensemble de sté-
réotypes qui forment un «prêt-à-penser» largement répandu, que Francine Des-
carries a qualifié d’«antiféminisme ordinaire».38 Dans sa contribution au présent 
numéro portant sur les débats au Conseil parlementaire allemand entre 1948 
et 1949, qui débouchent sur l’inscription de l’égalité dans la nouvelle consti-
tution fédérale, Anna Leyrer montre par exemple à quel point il est difficile 
d’identifier des lignes de partage entre féminisme et antiféminisme sans contex-
tualiser précisément la manière dont les divers·es protagonistes conçoivent la 
notion même d’égalité.39 D’ailleurs, les antiféministes se désignent rarement 
comme tel·le·s et nombreux·ses sont celles et ceux qui avancent masqué·e·s et 
emploient des désignations alternatives, comme alterféministes, hoministes ou 
encore pro-vie. Ces stratégies discursives, si elles parviennent parfois à brouil-
ler les pistes, ne résistent toutefois pas à l’analyse de leurs buts politiques, à 
savoir leur opposition au féminisme et leur volonté de maintenir des inégalités 
structurelles fondées sur le genre.

Historiciser l’antiféminisme

Il reste délicat de déterminer des «vagues» d’antiféminisme – comme cela se 
fait parfois pour les mouvements féministes, sans qu’il n’y ait unanimité sur 
cette périodisation –,40 même si, en tant que contre-mouvement, l’antiféminisme 
s’adapte aux combats principaux de son adversaire. Par ailleurs, la contribu-
tion de Benedikt Breisacher dans ce numéro souligne la continuité des dis-
cours antiféministes: selon lui, la rhétorique présente en République Fédérale 
d’Allemagne dans les années 1970 se base sur quelques arguments centraux 
qui dominent déjà dès la fin du XIXe siècle et qui ont peu évolué entre-temps.
Malgré la permanence des luttes politiques entre les sexes et certaines continui-
tés discursives, on peut distinguer des fluctuations et des formes d’expression 
spécifiques à certaines périodes de l’histoire. L’antisuffragisme représente la 
première forme d’antiféminisme identifiéé par la recherche historique, et sans 



11

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

doute la plus couverte. Particulièrement visible dans les démocraties occiden-
tales, il a donné lieu aux premières organisations antiféministes structurées 
avec, par exemple, le Bund zur Bekämpfung der Frauenemanzipation en Alle-
magne, ou la National Anti-Woman Suffrage League en Angleterre.41 Le com-
bat antisuffragiste, très actif dans des pays comme la France ou la Suisse, reste 
confiné au contexte de la démocratie masculine et ses manifestations tendent 
à disparaitre une fois le droit de vote et d’éligibilité des femmes obtenu. L’an-
tisuffragisme peut être vu comme une variante spécifique de l’antiféminisme 
conservateur, qui s’appuie sur une autorité supérieure – Dieu ou la nature – 
pour justifier les hiérarchies entre femmes et hommes. Ce conservatisme peut 
se trouver dans l’ensemble du spectre politique, la ligne de partage résidant ici 
moins dans le clivage politique «gauche-droite» que dans le rapport à l’ordre 
de genre.42 Entre la fin du XIXe siècle et la première moitié du XXe siècle, il 
s’exprime principalement, outre le débat sur le droit de vote des femmes, dans 
le domaine de l’éducation et de l’accès aux professions de prestige.43

Après ces premiers combats, les antiféministes réorientent leur mobilisation 
en ciblant deux thèmes chers aux féministes dès les années 1970, à savoir la 
réforme du droit de la famille et les droits sexuels et reproductifs,44 enjeux que 
nous développons plus en détail pour le cas suisse, ci-après. Depuis lors, les 
manifestations et mobilisations antiféministes ont encore évolué. Dès les an-
nées 1990 émerge une nouvelle forme d’antiféminisme qui s’exprime à une 
échelle plus globale et qui prend plus spécifiquement le concept de genre pour 
cible, dans le but de renverser la prétendue «théorie du genre» qui menacerait 
de détruire aussi bien la binarité des sexes que la famille.45 Les attaques de 
ce mouvement, ainsi que leur défense d’une société hétéronormative et leur 
transphobie, incitent certain·e·s chercheur·euse·s à les classer dans le phéno-
mène antiféministe,46 même si le débat reste ouvert à cet égard.47 L’opposition 
au concept de genre est désormais devenue à la fois un signifiant vide de sens 
(«empty signifier»)48 et un ciment symbolique («symbolic glue»)49 qui rassemble 
des protagonistes aux idées parfois opposées, mais qui se retrouvent dans la 
défense d’un ordre binaire de la société. Du Vatican aux régimes populistes, 
en passant par des groupuscules d’extrême droite, le discours contre le genre 
cristallise les peurs sociales et le ressentiment.50

Les fortes oppositions auxquelles se heurtent les différentes mesures adoptées 
ou proposées en faveur du langage et de l’écriture inclusive ces vingt dernières 
années représentent un exemple très parlant de la manière dont les oppositions 
au concept de genre et aux revendications féministes peuvent réunir des groupes 
d’acteurs a priori très distincts, comme le montre le débat proposé par Dorothée 
Beck pour le cas de l’Allemagne. Dans sa contribution, l’autrice met en évi-
dence que les partis démocratiques bourgeois (CDU et CSU) et l’extrême droite 



12

traverse 2025/3Antiféminismes

(AfD), habituellement opposés, se rejoignent en effet dans une lutte commune 
contre le langage inclusif, même si des arguments différents sont mobilisés.

L’antiféminisme en Suisse

Il nous faut encore revenir sur quelques spécificités du cas suisse, sur lequel 
porte la majeure partie des contributions de ce numéro, qui s’expliquent en 
partie par le fait que le suffrage féminin y cristallise plus longtemps qu’ailleurs 
les revendications féministes et antiféministes. L’illustration que nous avons 
choisie comme couverture pour ce numéro témoigne de la longue accaparation 
par les hommes du pouvoir politique, les femmes n’obtenant le droit de vote 
et d’éligibilité sur le plan fédéral qu’en 1971.51 Cette photographie, prise à la 
Landsgemeinde de Hundwil dans le canton d’Appenzell Rhodes-Extérieures 
par Jürg Hassler en 1967 – et que nous commentons de manière plus appro-
fondie sur le site internet de la revue52 – rappelle que ce sont les hommes qui, 
à tous les échelons de l’État, se sont longtemps opposés aux droits politiques 
des femmes. Certaines femmes n’ont toutefois pas été en reste avec des asso-
ciations féminines particulièrement visibles dans le combat antisuffragiste.53

Comme mentionné précédemment, après 1971, les antiféministes suisses s’em-
parent, comme ailleurs, des enjeux relatifs au droit de la famille et aux droits 
sexuels et reproductifs.54 Objet de plusieurs réformes entre 1972 et 2000, le droit 
de la famille devient le principal combat des antiféministes. Il s’agit bien d’une 
réaction aux mouvements féministes qui soulignent alors le caractère politique 
de la sphère privée, comme l’analysent Sarah Probst et Celestina Widmer dans 
leur contribution dans ce numéro sur le référendum de 1985 relatif à la réforme 
du droit matrimonial. Entrée en vigueur en 1988, l’égalité des conjoint·e·s dans 
le mariage se heurte toutefois encore à une conception très patriarcale de l’union 
conjugale jusqu’en 2000, qui marque un tournant avec l’abandon du «divorce 
pour faute». Aurore Müller et Marta Roca y Escoda révèlent dans leur article – 
qui parait hors dossier, mais dont les résonances avec le thème de l’antifémi-
nisme sont frappantes – à quel point la violence contre les femmes reste alors 
dans une large mesure socialement acceptée. Or c’est bien ce modèle de sou-
mission des femmes à leurs époux que défendent les antiféministes. Cette su-
bordination passe également par le contrôle du corps des femmes, cheval de ba-
taille des féministes dès les années 1970. En analysant plus spécifiquement les 
alliances qui se nouent autour des débats liés à l’avortement, Stéphanie Jungo 
souligne dans ce numéro l’importance du ressentiment qui anime les opposants 
à un changement social considéré comme néfaste pour la société, mais surtout 
pour les hommes. La défense des privilèges masculins se joue en effet sur ces 



13

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

deux tableaux qui sont liés, comme le démontre encore l’article de Laura Ber-
nasconi et Audrey Bonvin. Les chercheuses soulignent les mécanismes conjoints 
qui mobilisent tant les opposant·e·s au droit à l’avortement que les défenseurs 
des pères qui regrettent la perte de pouvoir des chefs de famille.
Le cas helvétique permet enfin de souligner une nouvelle fois que l’opposi-
tion aux droits des femmes et, plus généralement, à toutes les personnes qui 
transgressent l’ordre de genre, transcende les clivages politiques. À cet égard, 
l’antiféminisme s’appuie de plus en plus fréquemment sur l’idée d’une «éga-
lité-déjà-là» qui permet de décrédibiliser des combats féministes vus comme 
dépassés, inutiles ou extrémistes. Ce discours post-féministe fait le jeu de l’an-
tiféminisme.55 Il en va ainsi de l’Alliance de sociétés féminines, principale 
organisation faîtière des femmes en Suisse, fondée en 1900 et rebaptisée al-
liance F en 1999. Comme le montre le portrait réalisé pour ce numéro par Zoé 
Seuret, qui se concentre sur le «tournant bourgeois» de l’association depuis 
les années 1970, cette dernière affirme de plus en plus une conception libérale 
de l’égalité, prenant des distances explicites avec les mobilisations féministes 
plus progressistes. Bien que l’Alliance ne s’inscrive pas à proprement parler 
dans la mouvance antiféministe, ce portrait permet de souligner les effets de 
cette rhétorique qui décrédibilise les luttes féministes. Il rappelle par ailleurs 
la nécessité de poursuivre, plus largement, les recherches sur les liens entre 
l’antiféminisme et l’économie capitaliste, notamment dans le contexte néoli-
béral.56 À cet égard, la contribution d’Hadrien Buclin ouvre des pistes de re-
cherche très intéressantes sur l’antiféminisme au sein du patronat suisse, en 
montrant la manière dont ce dernier s’est fortement mobilisé, dès les années 
1990, contre l’introduction d’une assurance maternité en Suisse, considérée 
comme une loi féministe à combattre.

Vers une intersectionnalité des haines

Si l’antiféminisme dit bien sûr beaucoup de choses sur les rapports entre les 
sexes, il est, plus largement, un puissant révélateur des anxiétés contempo-
raines,57 et l’histoire de l’antiféminisme est aussi celle de la peur du change-
ment. Il n’est ainsi pas étonnant que celui-ci se conjugue fréquemment avec 
d’autres formes de haines. Les féministes afro-américaines ont attiré depuis 
longtemps l’attention sur la nécessité de prendre en compte la manière dont les 
différentes formes d’oppression – de genre, de race et de classe, notamment – 
s’articulent entre elles,58 et d’adopter pour ce faire une approche intersection-
nelle.59 Une telle approche est également féconde lorsque l’antiféminisme se 
conjugue avec d’autres formes de haine comme le racisme, l’homophobie, l’is-



14

traverse 2025/3Antiféminismes

lamophobie ou l’antisémitisme – ce que plusieurs chercheur·euse·s ont désigné 
comme une «intersectionnalité des haines».60

Très tôt, l’historienne Shulamit Volkov a souligné que le principe de «l’altérité» 
avait une fonction constitutive et stabilisatrice pour la société bourgeoise.61 À 
l’inverse, et donc paradoxalement, les débats antisémites et antiféministes qui 
s’intensifient et s’enchevêtrent à la fin du XIXe siècle peuvent également être 
compris comme une résistance face au projet bourgeois de modernité et ses 
idéaux d’égalité et de liberté issus des Lumières – un défi qui persiste encore 
aujourd’hui. En se penchant sur l’Empire allemand autour de 1900, l’histo-
rienne Ute Planert a montré que l’antiféminisme et l’antisémitisme n’avaient 
pas seulement des similitudes programmatiques, mais qu’ils étaient également 
étroitement liés tant au niveau des personnes que des organisations.62

L’extrême droite a toujours été fondamentalement patriarcale, quels que soient 
ses courants,63 et c’est en son sein qu’on trouve «la forme la plus virulente 
d’antiféminisme».64 En France, l’Action française fustige ainsi dès le début du 
XXe siècle aussi bien les juifs, les francs-maçons, les étrangers, les communistes 
et les féministes, tenu·e·s pour responsables de ce qui est perçu comme la dé-
cadence de la nation.65 Plus récemment, des personnalités comme Alain Soral 
en France produisent également une rhétorique marquée par une intersection-
nalité des haines, où l’antiféminisme se conjugue avec des propos ouvertement 
antisémites, islamophobes et homophobes, comme le montre la contribution de 
Chrystèle Bayon dans ce numéro.66 Aux États-Unis, la présidence de Trump et 
ses dérives quotidiennes sur les réseaux sociaux ont offert une nouvelle légiti-
mité à l’antiféminisme d’extrême droite. Selon l’auteur et journaliste afro-amé-
ricain Rembert Browne, le candidat Républicain aurait remporté son premier 
mandat de président en rendant la haine intersectionnelle.67

Si les antiféministes sont principalement des hommes, il ne faut pas sous-esti-
mer l’importance de l’antiféminisme parmi les femmes. Nous avons déjà men-
tionné les opposantes suisses au droit de vote, qui étaient loin de représenter 
une exception.68 L’exemple le plus flagrant et virulent se trouve cependant, à 
nouveau, au sein des militantes d’extrême droite. La politiste et historienne 
Magali Della Sudda, dont l’ouvrage est recensé dans le présent numéro, a ainsi 
brossé le portrait de ces nouvelles militantes de droite qui ont émergé en France 
à partir des années 2010, comme les Antigones, nées d’une «insurrection contre 
les Femen» et opposées aux théories du genre et au «sextrêmisme».69 De son 
côté, la sociologue Sara Farris utilise le concept de fémonationalisme pour dé-
signer la manière dont les revendications féministes ont parfois été récupérées 
à des fins racistes et anti-immigration.70

Comme Hedwig Dohm l’avait déjà dévoilé il y a plus de cent ans, parmi les 
nombreux clichés véhiculés par l’antiféminisme figure par ailleurs en bonne 



15

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

place l’idée selon laquelle les femmes n’aiment pas les hommes – quand bien 
même le féminisme n’a jamais été fondé sur la haine des hommes, contraire-
ment à l’antiféminisme qui puise fréquemment dans la misogynie.71 L’antifé-
minisme est en outre fréquemment associé à la lesbophobie,72 comme l’illustre 
ici l’analyse de Marie Spang qui porte sur les réactions à une manifestation 
féministe à Fribourg en 1978. Elle montre ainsi que la procession catholique 
organisée à la suite du défilé des militantes du Mouvement de libération des 
femmes (MLF) met l’accent sur le lesbianisme des manifestantes, un péché 
aux yeux des fondamentalistes catholiques. Il faut cependant rappeler que ces 
clichés antiféministes se retrouvent dans un large éventail politique et ne sont 
de loin pas réductibles à l’extrême droite ou au catholicisme. S’il s’exprime 
souvent de manière moins violente, l’antiféminisme de la droite libérale, mais 
aussi de la gauche73 – même si ce dernier reste moins étudié – a des impacts 
très concrets sur les droits des femmes.

Poursuivre la recherche (et la résistance)

Comme nous l’avons déjà souligné, la recherche sur l’antiféminisme fait elle-
même l’objet des attaques antiféministes. Ce numéro défend donc tout autant 
une cause scientifique que féministe. Les différents articles qu’il contient contri-
buent à alimenter la recherche foisonnante sur l’antiféminisme, plus particuliè-
rement en ce qui concerne la seconde partie du XXe siècle. Ils font par ailleurs 
émerger de nombreuses pistes de recherche qui restent largement inexplorées. 
Le desideratum peut-être le plus central concerne la matrice heuristique du fé-
minisme et de l’antiféminisme, forgée vers 1900 par les féministes en Europe. 
Même si associer féminisme et antiféminisme, mouvement et contre-mouve-
ment, est une approche productive, elle reste limitée dans l’espace et dans le 
temps. Or, comme nous l’avons déjà souligné, l’histoire de l’antiféminisme 
s’inscrit dans le temps long. Si l’antiféminisme de la fin du XIXe  siècle est 
bien documenté, les périodes antérieures restent beaucoup moins étudiées sous 
cet angle: dans quelle mesure le concept d’antiféminisme peut-il être mobilisé 
pour les époques qui précèdent l’émergence du terme? Comment s’exprime-t-il 
et se distingue-t-il de la misogynie? Plusieurs études montrent que le concept 
de féminisme s’avère également fécond pour les périodes qui précèdent son 
émergence comme mouvement politique dans l’Europe du XIXe siècle.74 Il peut 
donc en aller de même pour l’antiféminisme, comme en atteste la démarche 
pionnière de l’économiste Michèle Pujol, qui traquait au début des années 1990 
déjà le féminisme et l’antiféminisme dans l’économie politique classique bri-
tannique en partant d’Adam Smith.75



16

traverse 2025/3Antiféminismes

Les recherches futures devront également investiguer dans quelle mesure l’an-
tiféminisme est un phénomène global. Là encore, les recherches récentes sur 
les féminismes dans les pays du «Sud global» nous incitent à décentrer un re-
gard qui s’est largement porté sur le monde occidental.76 Dans cette perspec-
tive, plusieurs chercheur·euse·s et militant·e·s africain·e·s et afrodescendant·e·s 
ouvrent par exemple des pistes de réflexion très stimulantes sur l’héritage co-
lonial de l’antiféminisme. Pour l’historienne Rose Ndengue, les dynamiques 
de l’anti-genre et de l’antiféminisme présentes en Afrique sont en partie «des 
dynamiques occidentales», dans le sens où «la manière dont les femmes étaient 
vues et construites en Occident a été importée par le fait colonial, qui a conti-
nué d’être nourri par les Africain·e·s».77 Elle souligne par ailleurs les enjeux 
relatifs à l’application de concepts occidentaux à des aires non-occidentales et 
rappelle qu’en Europe, l’anti-genre, notamment, se combine souvent au racisme, 
alors qu’en Afrique la situation se configure différemment, ce qui l’amène à 
interroger «le caractère globalisant du terme anti-genre».78 Le constat s’ap-
plique également à la question de l’antiféminisme et incite donc à mobiliser 
ces concepts, selon elle, avec prudence. Deux ouvrages collectifs récemment 
parus, Transnational Anti-Gender Politics. Feminist Solidarity in Times of Glo-
bal Attacks (2024) et Global Contestations of Gender Rights (2022) recensés 
dans ce numéro, relèvent le défi pour montrer que plusieurs centres de réaction 
à la question du genre apparaissent simultanément dans le monde et invitent 
à affiner le cadre d’analyse.79

Face à l’ampleur de l’antiféminisme et à la manière dont il se reconfigure 
constamment, il apparait donc nécessaire de poursuivre la recherche sur le 
sujet, mais aussi de penser les différentes formes de résistance à lui opposer. 
Comme le soulignent Mélissa Blais et Debbie Ging dans un récent entretien 
accordé à la revue Nouvelles questions féministes, dont le dernier numéro est 
également consacré à l’antiféminisme, il faut continuer à croire dans la force 
du collectif et de l’éducation. À cet égard, ce volume de traverse participe à 
diffuser des connaissances dont nous avons plus que jamais besoin. À l’ins-
tar du récent livre de la journaliste Salomé Saqué Résister, sur (et contre) la 
montée de l’extrême droite en France, il espère ainsi apporter sa contribution 
à «l’édifice de résistances plurielles, qu’il nous faut inventer et consolider».80

Stéphanie Ginalski, Pauline Milani, Matthias Ruoss



17

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

Notes

	 1	 Susan Faludi, Backlash. The Undeclared War Against Women [1991], New York 2006.
	 2	 Parmi les premières études fondatrices du champ, citons pour l’Allemagne Ute Planert, An-

tifeminismus im Kaiserreich. Diskurs, soziale Formation und politische Mentalität, Göttin-
gen 1998; et pour la France, l’ouvrage issu d’un colloque organisé par Christine Bard en 1997: 
Christine Bard (éd.), Un siècle d’antiféminisme, Paris 1999.

	 3	 Melissa Blais et al., Bibliographie sur l’antiféminisme, mise à jour 2022, https://reqef.uqam.ca/
wp-content/uploads/2025/05/biblio_reqef_antifeminisme.pdf (12. 6. 2025).

	 4	 Iris von Roten, Femmes sous surveillance [1958], Lausanne 2021, 22.
	 5	 Marion Näser-Lather, «Academics against Gender Studies: Science populism as part of an 

authoritarian anti-feminist hegemony project», Kvinder, Køn & Forskning 2 (2020), 77–84, 
https://doi.org/10.7146/kkf.v29i2.124901 (24. 6. 2025).

	 6	 Francis Dupuis-Déri, Panique à l’université. Rectitude politique, woke et autres menaces ima-
ginaires, Montréal 2022.

	 7	 Christine Bard, «Pour une histoire des antiféminismes», in Bard (voir note 2), 21–37, ici 22.
	 8	 Michèle Perrot, «Préface», in Bard (voir note 2), 7–20, ici 8.
	 9	 Christine Bard, «Les antiféminismes de la première vague», in Bard (voir note 2), 41–67, ici 

41.
	10	 Valère Faneau, Du féminisme et de l’infantilisme chez les tuberculeux, thèse de doctorat en mé-

decine, Paris 1871.
	11	 Karen Offen, European Feminisms, 1700–1950. A Political History, Stanford 2000, 183.
	12	 Jeanne Chauvin, «Féminisme et antiféminisme», La revue blanche, décembre 1897, 321–325.
	13	 Hedwig Dohm, Die Antifeministen. Ein Buch der Verteidigung, Berlin 1902. Voir aussi Susanne 

Maurer, «Hedwig Dohms ‹Die Antifeministen›», Aus Politik und Zeitgeschichte 17 (2018), 40–
46.

	14	 Mélissa Blais, Francis Dupuis-Déri, «Les études sur l’antiféminisme. Commentaire sur la nou-
velle édition de la Bibliographie sur l’antiféminisme», in Blais et al. (voir note 3), 4–19.

	15	 Christine Bard, «À contre-vagues», in Christine Bard, Mélissa Blais, Francis Dupuis-Déri (éd.), 
Antiféminismes et masculinismes d’hier et d’aujourd’hui, Paris 2019, 7–49, ici 11; Ève-Marie 
Lampron, «Liberté, fraternité, masculinité»: les discours masculinistes contemporains du Qué-
bec et la perception des femmes dans la France révolutionnaire», in Mélissa Blais, Francis Du-
puis-Déri (éd.), Le mouvement masculiniste au Québec. L’antiféminisme démasqué, Montréal 
2008, 33–54.

	16	 Sara Garbagnoli, «L’hérésie des ‹féministes du genre›: genèse et enjeux de l’antiféminisme 
‹antigenre› du Vatican», in Diane Lamoureux, Francis Dupuis-Déri (éd.), Les antiféminismes. 
Analyse d’un discours réactionnaire, Montréal 2015, 107–128.

	17	 Jane Mansbridge, Shauna L. Shames, «Toward a Theory of Backlash: Dynamic Resistance and 
the Central Role of Power», Politics & Gender 4 (2008), 623–634, ici 630.

	18	 Blais/Dupuis-Déri (voir note 14), 18; Jordi Bonet-Martí, «Los antifeminismos como contramo-
vimiento: una revisión bibliográfica de las principales perspectivas teóricas y de los debates ac-
tuales», Teknokultura. Revista de Cultura Digital y Movimientos Sociales 18/1 (2021), 61–71, 
https://doi.org/10.5209/tekn.71303 (24. 6. 2025).

	19	 Lucy Delap, Feminisms. A Global History, Chicago 2020.
	20	 Blais/Dupuis-Déri (voir note 14), 7.
	21	 Anne-Marie Devreux, Diane Lamoureux, «Les antiféminismes: une nébuleuse aux manifesta-

tions tangibles», Cahiers du Genre 52/1 (2012), 7–22.
	22	 Bard/Blais/Dupuis-Déri (éd.) (voir note 15).
	23	 Bard (voir note 7), 22.
	24	 Blais/Dupuis-Déri (voir note 14), 7.
	25	 Jennifer L. Holland, Tiny You. A Western History of the Anti-Abortion Movement, Berkeley 

2020.



18

traverse 2025/3Antiféminismes

	26	 Francis Dupuis-Déri, «L’antiféminisme d’État», Lien social et Politiques 69 (2013), 163–180.
	27	 Édouard Leport, Les papas en danger? Des pères à l’assaut des droits des femmes, Paris 2022.
	28	 Helen Chenut, «Anti-feminist Caricature in France: Politics, Satire and Public Opinion, 1890–

1914», Modern & Contemporary France 20/4 (2012), 437–452, https://doi.org/10.1080/0963
9489.2012.720433 (24. 6. 2025); Lauren Alex O’Hagan, «Contesting Women’s Right to Vote: 
Anti-Suffrage Postcards in Edwardian Britain», Visual Culture in Britain 21/3 (2020), 330–
362, https://doi.org/10.1080/14714787.2020.1827971 (24. 6. 2025); Detlef Münch, Die weibli-
che Gefahr. Antifeminismus in der frühen deutschen Science Fiction und utopischen Karikatur, 
1861–1916, Dortmund 2024.

	29	 Maxime Dafaure, «Memes, trolls and the manosphere: mapping the manifold expressions of 
antifeminism and misogyny online», European Journal of English Studies 26/2 (2022), 236–
254, https://doi.org/10.1080/13825577.2022.2091299 (24. 6. 2025).

	30	 Mélissa Blais, L’attentat antiféministe de Polytechnique. Une mémoire collective en transfor-
mation, Saint-Laurent 2024.

	31	 Susan B. Boyd, «Demonizing Mothers: Fathers’ Rights Discourses in Child Custody Law Re-
form Processes», Journal of the Motherhood Initiative for Research and Community Invol-
vement 6/1 (2004), 52–74.

	32	 Elena Waldispuehl, «Cybersurveiller et cyberharceler les féministes jusqu’à l’épuisement 
comme stratégie d’action des réseaux antiféministes en France et au Québec», Revue française 
des sciences de l’information et de la communication 28 (2024), https://doi.org/10.4000/11ubm 
(26. 2. 2025).

	33	 Ging Debbie, Siapera Eugenia, Gender Hate Online. Understanding the New Anti-Feminism, 
Cham 2019.

	34	 Francis Dupuis-Déri, «Le «masculinisme»: une histoire politique du mot (en anglais et en 
français)», Recherches féministes 22/2 (2010), 97–123, https://doi.org/10.7202/039213ar (24. 6. 
2025); Carlier Denis, Le masculinisme en France, 1870–1945. Usages féministes et antifémi-
nistes d’un terme et de ses variantes, thèse de doctorat en cours sous la direction de Christine 
Bard (Université d’Angers) et Francis Dupuis-Déri (Université du Québec à Montréal).

	35	 Francis Dupuis-Déri, La crise de la masculinité. Autopsie d’un mythe tenace, Montréal 2018.
	36	 Mélissa Blais, Francis Dupuis-Déri, «Masculinism and the Antifeminist Countermovement», 

Social Movement Studies 11/1 (2011), 21–39, https://doi.org/10.1080/14742837.2012.640532 
(24. 6. 2025); Blais/Dupuis-Déri (voir note 15); Andreas Kemper, Die Maskulisten. Organisier-
ter Antifeminismus im deutschsprachigen Raum, Münster 2012.

	37	 Theresa M. Iker, Before the Red Pill. The Men’s Rights Movement and American Politics, 
1960–2005, Thèse de doctorat, Stanford University 2023.

	38	 Francine Descarries, «L’antiféminisme ‹ordinaire›», Recherches féministes 18/2 (2005), 137–
151, https://doi.org/10.7202/012421ar (24. 6. 2025).

	39	 Lucy Delap, «Feminst and anti-feminist encounters in Erwardian Britain», Historical Research 
78/201 (2005), 377–399.

	40	 Linda Nicholson, «Feminism in ‹Waves›: Useful Metaphor or Not?», New Politics XII/4 
(2010), 34–39, https://newpol.org/issue_post/feminism-waves-useful-metaphor-or-not (17. 6. 
2025).

	41	 Planert (voir note 2); Delap (voir note 39).
	42	 Florence Rochefort, «L’antiféminisme: une rhétorique réactionnaire?», in Bard (voir note 2), 

133–147.
	43	 Karin Hausen, «Warum Männer Frauen zur Wissenschaft nicht zulassen wollten», in: Helga 

Nowotny (éd.), Wie männlich ist die Wissenschaft?, Frankfurt/Main 1986, 31–40; Beatrix Mes-
mer, Staatsbürgerinnen ohne Stimmrecht: Die Politik der schweizerischen Frauenverbände 
1914–1971, Zürich 2007, 150–156.

	44	 Claire Sorin, «L’antiféminisme des femmes aux États-Unis, symptôme d’une Amérique illibé-
rale? Le cas de WomenAgainstFeminism.com», 20 & 21. Revue d’histoire 153/1 (2022), 49–
63, https://doi.org/10.3917/vin.153.0049 (24. 6. 2025).



19

Ginalski, Milani, Ruoss: Éditorial

	45	 Judith Butler, Qui a peur du genre?, Paris 2024; Sara Garbagnoli, Massimo Prearo, La croisade 
«anti-genre» du Vatican aux manifs pour tous (Petite encyclopédie critique), Paris 2017; Roman 
Kuhar, David Paternotte (éd.), Campagnes anti-genre en Europe. Des mobilisations contre 
l’égalité, Lyon 2018 (SXS sexualités), https://books.openedition.org/pul/27735 (24. 6. 2025).

	46	 Judith Goetz, Stefanie Mayer, Global Perspectives on Anti-Feminism. Far-Right and Religious 
Attacks on Equality and Diversity, Edinburgh 2023.

	47	 Andrea Pető, «Feminist Stories from an Illiberal State: Revoking the License to Teach Gen-
der Studies in Hungary at a University in Exile (CEU)», in Katharina Bluhm et al. (éd.), Gen-
der and Power in Eastern Europe. Changing Concepts of Femininity and Masculinity in 
Power Relations, Societies and Political Orders in Transition, Cham 2021, 35–44, https://doi.
org/10.1007/978-3-030-53130-0 (24. 6. 2025).

	48	 Birgit Sauer, «Anti-feministische Mobilisierung in Europa. Kampf um eine neue politische He-
gemonie?», Zeitschrift für Vergleichende Politikwissenschaft 13 (2019), 339–352, ici 342.

	49	 Eszter Kováts, Põim Maari, Gender as Symbolic Glue. The Position and Role of Conserva-
tive and Far Right Parties in the Anti-Gender Mobilizations in Europe, Budapest 2015, https://
library.fes.de/pdf-files/bueros/budapest/11382.pdf (24. 6. 2025).

	50	 Sonja A. Strube et al. (éd.), Anti-Genderismus in Europa. Allianzen von Rechtspopulismus und 
religiösem Fundamentalismus. Mobilisierung – Vernetzung – Transformation, Bielefeld 2021, 
https://doi.org/10.14361/9783839453155 (24. 6. 2025); Garbagnoli/Prearo (voir note 45).

	51	 Brigitte Studer, La conquête d’un droit. Le suffrage féminin en Suisse (1848–1971), Neuchâtel 
2020.

	52	 https://revue-traverse.ch/highlight/highlight-3-2025/.
	53	 Urs Hafner, Noemi Crain Merz, «Als die Apologetinnen der Männerrepublik die Gretchen-

frage der Demokratie stellten: Zur Politik der Gegnerinnen des Frauenstimmrechts in der 
Schweiz, 1919–1971», Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 72/1 (2022), 40–54, https://
doi.org/10.24894/2296-6013.00096 (24. 6. 2025); Daniel A. Furter, «Die umgekehrten Suffra-
getten». Die Gegnerinnen des Frauenstimmrechts in der Schweiz von 1958–1971, Mémoire de 
licence non publié, Université de Berne 2003, https://furter.net/downloads/Lizentiat_Die_Geg-
nerinnen_des_Frauenstimmrechts.pdf (24. 6. 2025).

	54	 Pauline Milani, «Lutter contre les excès de l’émancipation des femmes: La reconfiguration des 
forces antiféministes au tournant de 1971», in Katrin Meyer, Yunna Skliarova, Stephanie Pfen-
ninger Tuchschmid (éd.), Remembering Women’s Suffrage and Redefining Democracy. Critical 
Feminist Interventions, Zurich 2024, 67–88.

	55	 Francis Dupuis-Déri, «Postféminisme et antiféminisme», in Diane Lamoureux, Francis Dupuis-
Déri (éd.), Les antiféminismes. Analyse d’un discours réactionnaire, Montréal 2015, 129–148.

	56	 Blais/Dupuis-Déri (voir note 14), 18.
	57	 Perrot (voir note 8), 19; Bard (voir note 7), 26.
	58	 Angela Davis, Women, Race and Class, New York 1983.
	59	 Kimberlé W. Crenshaw, «Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 

Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics», University of 
Chicago Legal Forum 1 (1989), 139–167, http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/
iss1/8 (12. 6. 2025).

	60	 Par exemple Sara Matthews, Nathan Rambukkana, «Editorial: The Intersectionality of Hate», 
Atlantis Journal 39/1 (2018), 41–43; Christine Bard, «L’antiféminisme dans l’hebdomadaire 
d’extrême droite Minute ou l’intersectionnalité des haines (1990–2015)», in Bard/Blais/Dupu-
is-Déri (voir note 15), 167–203.

	61	 Shulamit Volkov, Das jüdische Projekt der Moderne, München 2001, 62–81.
	62	 Planert (voir note 2), 17.
	63	 Perrot (voir note 8), 16.
	64	 Bard (voir note 7), 29.
	65	 Bard (voir note 9), 56.
	66	 Liselotte Homering et al. (éd.), Antisemitismus – Antifeminismus. Ausgrenzungsstrategien im 



20

traverse 2025/3Antiféminismes

19. und 20. Jahrhundert, Roßdorf 2019; Franziska Schutzbach, Die Rhetorik der Rechten. 
Rechtspopulistische Diskursstrategien im Überblick, Zürich 2018.

	67	 Rembert Browne, «How Trump made hate intersectional», New York Magazine. Intelligencer, 
9. 11. 2016, https://nymag.com/intelligencer/2016/11/how-trump-made-hate-intersectional.html 
(29. 7. 2025).

	68	 Voir par exemple Julia Bush, Women Against the Vote. Female Anti-Suffragism in Britain, Ox-
ford 2009.

	69	 Marie Labussière, «Le féminisme comme «héritage à dépasser»: Les Antigones, un militan-
tisme féminin à la frontière de l’espace de la cause des femmes», Genre, sexualité & société 18 
(2017), https://doi.org/10.4000/gss.4087 (18. 2. 2025); Les Antigones, «Manifeste des Antigo-
nes», s. d., https://lesantigones.fr/manifeste-antigones (10. 6. 2025).

	70	 Sara R. Farris, In the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism, Durham 2017.
	71	 Bard (voir note 7), 25, 27.
	72	 Sheila Jeffreys, «Sex Reform and Anti-feminism in the 1920s», in The London Feminist His-

tory Group (éd.), The Sexual Dynamics of History. Men’s Power, Women’s Resistance, Lon-
don 1983, 177–202; Christine Bard, «Toutes des lesbiennes?!» Antiféminisme et lesbophobie, 
une complicité à l’épreuve du temps», in Line Chamberland, Caroline Désy, Lori Saint-Martin 
(dir.), Féminismes et luttes contre l’homophobie. De l’apprentissage à la subversion des codes? 
Actes du colloque tenu à l’Acfas en mai 2014. Les Cahiers de l’IREF, Montréal 2016, 7–21.

	73	 Francis Dupuis-Déri, «Proudhon, un anarchiste misogyne et antiféministe, ou comment inter-
préter l’incohérence d’un auteur célèbre?», in Bard/Blais/Dupuis-Déri (voir note 15), 79–113.

	74	 Voir par exemple Séverine Auffret, Une histoire du féminisme. De l’Antiquité grecque à nos 
jours, Paris 2022.

	75	 Michèle A. Pujol, Feminism and Anti-Feminism in Early Economic Thought, Aldershot 1992.
	76	 Voir l’état de la recherche mentionné dans Blais/Dupuis-Déri (voir note 14), 18.
	77	 Entretien avec Patrick Awondo, Rose Ndengue, Fatou Sow, réalisé par Emmanuelle Bouilly et 

Marième N’Diaye, «Étudier l’anti-genre en Afrique: un phénomène social orphelin d’un con-
cept, vraiment?», Politique africaine 168/4 (2022), 115–133, ici 127, https://doi.org/10.3917/
polaf.168.0115 (13. 6. 2025).

	78	 Awondo et al. (voir note 77), 118.
	79	 Aiko Holvikivi, Billy Holzberg, Tomás Ojeda (éd.), Transnational Anti-Gender Politics. Femi-

nist Solidarity in Times of Global Attacks, Cham 2024; Alexandra Scheele, Julia Roth, Heide-
marie Winkel (éd.), Global Contestations of Gender Rights, Bielefeld 2022.

	80	 Salomé Saqué, Résister, Paris 2024.


